
Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   1 12.02.2019   15:40:10



Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   2 12.02.2019   15:40:10



Willibert Pauels

Lachen, Leiden,
Lust am Leben
Die befreiende Kraft
der Religion

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   3 12.02.2019   15:40:11



Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   4 12.02.2019   15:40:11



Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   5 12.02.2019   15:40:12



Dem meisterlichen Erzähler
Hans Conrad Zander
in großer Verehrung zugeeignet.

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   6 12.02.2019   15:40:13



I N H A LT

1.	 VOM DURST UND DER QUELLE..................................11

1.1	 Bin ich bekloppt?, oder: Fast ein Vorwort......................11

1.2	 Was Thomas Bernhard mit der Sachsenklinik  
	 verbindet, oder: Atheismus ist nicht schön...................17

1.3	 Hollywood zeigt, was ein Literatur- 
	 Nobelpreisträger denkt, oder: Von der  
	 Sehnsucht nach ewiger Heimat.......................................23

1.4	 Da berühren sich Himmel und Erde, oder:  
	 In der Liebe und der Kunst können wir das  
	 Ewige ahnen........................................................................28

1.5	 Von wegen Hokuspokus, oder: Es lohnt sich,  
	 Nahtod-Erlebnisse ernst zu nehmen.............................33

1.6	 Ein schweigender Ochse und ein Freund des  
	 Judas, oder: Was Thomas von Aquin und  
	 Blaise Pascal gesehen haben..........................................43

2.	 VOM LEIDEN UND GLAUBEN.......................................53

2.1	 Heinerle, komm bet mit mir, oder: Warum lässt  
	 Gott das Leid in der Welt zu?............................................53

2.2	 Was Wanderer und der Namensgeber eines  
	 Kekses wissen, oder: Kann man das Licht  
	 schätzen, ohne die Finsternis zu kennen?....................63

2.3	 Ich brauche jetzt etwas mit Haut drumherum, oder:  
	 In Jesus ist Gott begreifbar geworden...........................76

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   7 12.02.2019   15:40:13



2.4	 Die von der Bärengruppe sind doof, oder:  
	 Der Herdentrieb gehört zur Natur des Menschen.........80

2.5	 Kann man das Meer in ein Loch am Strand  
	 schaufeln?, oder: Gäbe es das Dogma der  
	 Dreifaltigkeit nicht, man müsste es erfinden...............90

3.	 VOM LACHEN UND WITZE-MACHEN..................... 105

3.1	 Der dicke Denker und sein Pater Brown, oder:  
	 Warum Glauben und Lachen zusammengehören...... 105

3.2	 Mach aus dem »Highway to hell« einen »Highway  
	 to heaven«, oder: Um psychisch gesund zu sein,  
	 sollte man über den Dingen stehen können.............. 109

3.3	 Scheiß auf den Terror – Hauptsache, das Bier ist  
	 in Sicherheit, oder: Gerade in der Not braucht  
	 der Mensch Humor.......................................................... 114

3.4	 Ein Hoch auf politisch inkorrekte Witze, oder:  
	 Lasst euch von keiner Diktatur der Welt das  
	 Lachen verbieten............................................................. 118

3.5	 Kommt ein Papst in den Himmel, oder: 
	 Witze als Lackmustest für die  
	 Gesundheit einer Religion............................................. 125

4.	 VON GESCHICHTEN UND WAHRHEITEN............. 131

4.1	 Wenn man in Märchen und Gedichten erkennt  
	 die wahren Weltgeschichten, oder: Bilder tiefer  
	 Wahrheit finden............................................................... 131

4.2	 Ich wollte wie Orpheus singen, oder:  
	 Erkenntnisse auf Sizilien............................................... 135

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   8 12.02.2019   15:40:13



4.3	 Den Sprung von der Folter zum süßen  
	 Backwerk schaffen, oder: Heilige lehren uns  
	 die österliche Perspektive............................................. 142

4.4	 Wahrheiten aus Lügien und Trügien, oder:  
	 Ein Lob auf Hans Conrad Zander.................................. 150

4.5	 Entweder man nimmt die Bibel wörtlich oder  
	 ernst, oder: Vom lohnenden Blick ins Buch  
	 der Bücher......................................................................... 157

5.	 VOM LEBEN UND STERBEN...................................... 165

5.1	 Dank sei dem Hochamt der Sinneslust, oder:  
	 Karneval ist gesund........................................................ 165

5.2	 Das Grab ist leer, der Held erwacht, oder:  
	 Ich brenne für die österliche Botschaft...................... 176

5.3	 »Karl-Heinz, du tot im Flur? So kenn ich dich ja  
	 gar nicht!«, oder: Aus der österlichen Perspektive  
	 kann man sogar Witze über den Tod machen........... 185

5.4	 Mysterium schlägt Moral, oder: Vom innersten  
	 Kern der Religion und seinem Ausdruck in der  
	 Liturgie.............................................................................. 192

5.5	 Lasst die Kirche im Dorf, oder: Ein Plädoyer für  
	 anbetendes Staunen....................................................... 205

5.6	 Der die Finsternis in Licht verwandelt, oder:  
	 Fast ein Nachwort........................................................... 213

DANK......................................................................................... 221

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   9 12.02.2019   15:40:13



Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   10 12.02.2019   15:40:13



11

1 . 	 V O M  D U R S T  U N D  D E R  Q U E L L E

1.1	 Bin ich bekloppt?, oder: Fast ein Vorwort

Als Kabarettist, Karnevalist und Diakon werde ich oft als 
Redner angefragt – von Pfarrgemeinden, Kolpingsfamilien, 
Katholischen Frauengemeinschaften, Karnevalsvereinen 
und allen möglichen anderen Veranstaltern. An eine Anfrage 
erinnere ich mich trotzdem besonders deutlich, obgleich 
sie schon viele Jahre zurückliegt. Ein Herr Dr. Vohwinkel  
von der Giordano-Bruno-Stiftung rief mich an. Sehr 
freundlich fragte er, ob mir diese Stiftung bekannt sei. 
Giordano Bruno sei mir ein Begriff, sagte ich, von einer 
entsprechenden Stiftung hätte ich allerdings noch nichts 
gehört.

Wie sich herausstellte, handelt es sich dabei um eine der 
leidenschaftlichsten und kämpferischsten atheistischen 
Verbindungen, die wir in Deutschland haben. Auch Herr 
Dr. Vohwinkel war, wie er weiterhin in sehr sympathischem 
Tonfall erklärte, Atheist aus tiefster Überzeugung. Seine 
Lebensgefährtin allerdings sei treu katholisch, worauf mir 
prompt herausrutschte: »Wenigstens eine Vernünftige in 
der Familie!« Zum Glück hörte ich, dass der Mann am an-
deren Ende der Leitung ein kurzes Lachen nicht unter-
drücken konnte. Ohne weiter auf meinen Einwurf einzu-
gehen, erklärte er mir, dass die Giordano-Bruno-Stiftung 
regelmäßig einen sogenannten atheistischen Stammtisch 
veranstalte und er mich zu einem solchen gern als Gast 
einladen würde. Damals habe ich – heute sage ich: leider –  
mit dem Argument abgelehnt: »Danke, aber man lädt ja 
auch keinen Vegetarier zum Grillen ein.« Stattdessen habe 
ich meinerseits Dr. Vohwinkel sehr herzlich eingeladen, zu 
einem meiner Kabarettabende ins Senftöpfchen-Theater 

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   11 12.02.2019   15:40:13



12

nach Köln zu kommen. »Da«, so mein Vorschlag, »können 
wir uns dann nachher noch zusammensetzen und unter-
halten.« Dr. Vohwinkel nahm – viel höflicher als ich – die 
Einladung an.

Vor Beginn des Programms hatte ich mich vergewis-
sert, dass er die auf seinen Namen an der Kasse hinterlegte 
Eintrittskarte auch tatsächlich abgeholt hatte. So stand 
ich kurze Zeit später also auf der Bühne in dem Wissen, 
mindestens einen bekennenden Atheisten im Publikum zu 
haben. Der Abend begann prächtig: ausverkauftes Haus, 
tolle Atmosphäre, aufmerksames, gut gelauntes Publikum. 
Getragen davon konnte ich der Versuchung nicht wider-
stehen, meinen Ehrengast zum Running Gag des Abends 
zu machen. Schon in der Begrüßung wies ich darauf hin, 
dass auch Herr Dr. Vohwinkel von der atheistischen Gior-
dano-Bruno-Stiftung im Saale sei. »Ich weiß jetzt nicht, wo 
er sitzt«, sagte ich, »aber Sie erkennen ihn an zwei kleinen 
Hörnern und leichtem Schwefelgeruch.« Immer wieder 
baute ich den armen Kerl in mein Programm ein – frei 
nach dem Motto: »Auch wenn Dr. Vohwinkel jetzt wahr-
scheinlich Schnappatmung kriegt, möchte ich Folgendes 
zu meinem Glauben sagen ...« 

Nach der Vorstellung, die mit lang anhaltendem Applaus 
und Zugabe-Rufen geendet hatte, war ich deshalb sehr ge-
spannt, ob mein Gast unsere Verabredung wahrnehmen 
würde oder ob er vielleicht beleidigt nach Hause gefahren 
sei, was ich ihm nicht einmal hätte verübeln können. War 
er aber nicht! Ich sah ihn im Foyer stehen – erkannte ihn 
gleich, obwohl ich ja noch kein Foto von ihm gesehen hatte –,  
und ich muss sagen: Auf den ersten Blick schon war mir 
dieser Mann zutiefst sympathisch und ein wenig bereute 
ich es, ihn für meine Gags »benutzt« zu haben. Nachdem 
ich meine Pappnas weggebracht hatte, gingen wir zusam-
men ins Brauhaus und haben uns dort sehr lange, sehr gut 

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   12 12.02.2019   15:40:13



13

und sehr angeregt unterhalten. Dass ich ihn beim Kabarett 
als Witzfigur missbraucht hatte, nahm Dr. Vohwinkel – 
von Beruf übrigens Astrophysiker, also nicht gerade einer 
der dümmsten Menschen auf diesem Planeten – mir kein 
bisschen übel.

»Ihr Programm ist sehr unterhaltsam, Herr Pauels«, 
lobte er. »Ich habe viel gelacht! Aber immer, wenn Sie auf 
den Glauben zu sprechen kamen, dachte ich: Wie kann 
ein aufgeklärter Mensch das nur ernsthaft meinen? Frü-
her, das ist klar, da brauchten die Menschen die Religion, 
um sich die Welt zu erklären. Aber wer heute, wo uns die 
Wissenschaft doch diese Erklärungen liefert, immer noch 
daran festhält, der ist – entschuldigen Sie bitte die etwas 
drastische Ausdrucksweise – ein Stück weit geistesgestört.« 
In diesem Moment stellte ich mir (mal wieder) die Frage: 
Willibert, bist du eigentlich bekloppt? Warum kannst du 
einfach nicht aufhören, an Gott zu glauben?

Würden meine Verleger nicht gerade aus Ostwestfalen 
kommen und eine gewisse Scheu vor rheinischer Direkt-
heit mitbringen, hätte übrigens dieses Buch auch so hei-
ßen können: »Bin ich bekloppt?! Warum ich nicht aufhören 
kann, mehr und mehr an Gott zu glauben.« Denn um nicht 
mehr und nicht weniger als diese kleine, bescheidene Frage 
nach der Existenz Gottes geht es in diesem Buch. Auch die 
ebenso reizenden Geschwister dieser Frage tauchen auf: 
Wenn es Gott gibt, warum lässt er das Leid in der Welt zu? 
Und was ist mit dem Tod?

Wenn ich mich Antworten nähere – und mehr werde ich 
nicht tun: Ich mag bekloppt sein, aber so verrückt zu be-
haupten, ich hätte tatsächlich endgültige und unwiderleg-
bare Antworten auf diese Fragen gefunden, bin selbst ich 
nicht –, wenn ich mich also Antworten nähere, dann geht 
es mir weniger um Studien, Statistiken und stringente Ar-
gumentationen, sondern vielmehr um das, was mich schon 

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   13 12.02.2019   15:40:13



14

bewegt, seit ich ein Kind war: die Erfahrung der Sehnsucht 
nach Gott, die Erfahrung der Nähe Gottes und die Erfah-
rung der Gottferne. Immer wieder werde ich dabei Zitate 
und Gedanken anderer aufgreifen – von Chesterton bis 
Drewermann, von Cusanus bis Böll. Ich tue das nicht aus 
Bequemlichkeit, weil es mir zu anstrengend wäre, eigene 
Gedanken zu formulieren, sondern weil ich mich so in eine 
Gemeinschaft derer eingebunden weiß, die wie ich und mit 
mir auf dem Weg der Sehnsucht sind. Und ich würde mich 
freuen, wenn Sie, liebe Leserin und lieber Leser, mich durch 
die folgenden Kapitel ein Stück auf diesem Weg begleiteten.

Seit Jahrtausenden stellen Menschen die Frage nach 
Gott – und immer wieder, durch alle Zeiten hindurch, kom-
men sie zu der Überzeugung: Ja, unsere Sehnsucht hat ein 
Ziel. Jenseits alles rational Erklärbaren ist der Mensch im 
Letzten geborgen bei Gott. 

Deswegen hat dieses Buch den Untertitel »Von der 
befreienden Kraft der Religion«. Denn eine befreiendere 
Botschaft als die, dass der Tod nicht das letzte Wort hat, 
kann ich mir nicht vorstellen. »Leck mich am Arsch, Sisy-
phos, der Stein ist oben« hätte mir deshalb als Titel auch 
gut gefallen.

»Der Gläubige und der Ungläubige  
treffen sich im Zweifel.« 
Josef Ratzinger

Auf Sisyphos werde ich noch einmal zurückkommen, auch 
auf Orpheus und Arion. Es wird um die heilige Agatha ge-
hen und um Pater Brown, um Heiner Geißler und Thomas 
von Aquin, um Benedikt XVI. und einen ziemlich berühm-
ten Rabbi aus Nazareth. Es wird nicht um Depressionen 
gehen – das war Thema meines Buches »Wenn dir das La-
chen vergeht«, das ich mit dem wunderbaren Leo Linder 

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   14 12.02.2019   15:40:13



15

zusammen geschrieben habe –, dafür aber zum Beispiel 
um Humor und um Nahtod-Erlebnisse, um Karneval und 
um Liturgie. Wer mein erstes Buch gelesen hat, dem mag 
das eine oder andere bekannt vorkommen, aber was ich 
dort nur andeuten konnte, will ich hier in den Mittelpunkt 
stellen.

Ich werde Geschichten erzählen und Witze. Ich werde 
Lieder zitieren und Gedichte. Ich werde vom Thema ab-
kommen und wieder zurückfinden. Und bei all dem geht 
es mir letztlich zwischen Zweifel und Glauben um ein ehr-
liches »Und dennoch ...«. In seiner »Einführung ins Chris-
tentum« schreibt Josef Ratzinger: »Der Gläubige und der 
Ungläubige treffen sich im Zweifel.« Es stimmt: Der Zweifel 
ist ein treuer Begleiter all derer, die ihren Verstand und 
ihr Herz nicht abgeschaltet haben und abgestumpft sind 
gegen das Leid und die entsetzlichen Ungerechtigkeiten 
dieser Welt.

Nicht mit einem Wort möchte ich die Grausamkeiten 
abmindern, mit denen wir Tag für Tag konfrontiert wer-
den. Wenn ich lese, höre oder sehe, was Menschen Men-
schen antun, dann kommen auch mir immer wieder Zwei-
fel, ob wirklich ein gütiger Gott über allem steht. Und es 
müssen gar nicht immer die großen Ereignisse sein, die 
den Glauben in Frage stellen. Oft genug ist es einfach nur 
ein immer wieder mal hochkommendes Gefühl der Angst, 
dass der Tod vielleicht doch ins Nichts führt – mich und 
alle, die ich liebe.

Umgekehrt sind es auch keine großen Crash-Boom-
Bang-Erlebnisse, die die Angst vertreiben. Stattdessen ist 
es ein warmes Fühlen dieser einen österlichen Sonne, die 
alle Finsternis vertreibt. Es ist ein Gefühl der unbedingten 
Geborgenheit in Gottes Liebe – und es gibt Millionen Aus-
prägungen davon: im Betrachten der Schönheit der Natur, 
in der Begegnung mit Tieren, in der Liebe von Menschen, ...  

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   15 12.02.2019   15:40:13



16

»da berühren sich Himmel und Erde«, wie es in einem 
Neuen Geistlichen Lied heißt. 

Dabei ist es die gleiche Natur, die zerstörerisch erschüt-
tern kann. Es sind die gleichen Tiere, deren Grausamkeit 
einen zweifeln lässt, ob diese Schöpfung wirklich die beste 
aller möglichen ist. Und es sind die gleichen Menschen, die 
mit Herzlosigkeit und Hass die Angst in einem schüren, 
dass am Ende nichts bleibt als kalte Dunkelheit.

Im Letzten hängen beide Seiten auf für mich nicht erklär-
bare Weise zusammen. Denn könnte ich das Licht schätzen, 
ohne die Dunkelheit zu kennen? »Das Symbol der christ-
lichen Hoffnung ist das Licht«, wird Goethe manchmal zi-
tiert. »Licht bedeutet nicht, dass es keine Nacht mehr gibt, 
aber es bedeutet, dass die Nacht erhellt und überwunden 
werden kann. Ich glaube, dass wir einen Funken jenes ewi-
gen Lichtes in uns tragen, das im Grunde des Seins leuchten 
muss und welches unsere schwachen Sinne nur von ferne 
erahnen können.« Diesem Glauben schließe ich mich an – 
und nicht dem von Stephen Hawking, der gegenüber der 
Zeitung »The Guardian« einmal gesagt hat: »Ich sehe das 
Gehirn als einen Computer, der die Arbeit einstellt, wenn 
seine Komponenten versagen. Es gibt keinen Himmel für 
kaputte Computer. Das ist ein Märchen für Menschen, die 
sich vor der Dunkelheit fürchten.« 

Ich kenne die Furcht vor der Dunkelheit, aber ich halte 
den Himmel nicht für ein Märchen. Hans Küng, einer der 
nun wirklich jeder kirchlichen Frömmelei und ultra-kon-
servativen Verhaftetheit unverdächtig ist, hat in der Ein-
leitung des Buches »Ewiges Leben?« den sehr treffenden 
Begriff »vernünftiges Vertrauen« dafür gefunden. »Ich 
möchte nicht endlos leben«, schreibt er, »möchte nicht eine 
unbeschränkte Verlängerung des irdischen Lebens in Zeit 
und Raum. Ich hoffe auf ein unendliches Leben: in einer 
völlig anderen, unsichtbaren Dimension, in der Dimension 

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   16 12.02.2019   15:40:13



17

Unendlich, ein vollkommen verwandeltes Leben in Gottes 
Ewigkeit. [...] Dass ich in ein ewiges Leben hineinsterbe, 
das mit der Wirklichkeit Gottes identisch ist, kann ich 
nicht beweisen. Dazu kann ich nur in einem vernünftigen 
Vertrauen Ja sagen. Vernünftig, weil ich es keineswegs als 
vernünftige Lösung ansehe zu behaupten, dass Welt und 
Mensch aus dem Nichts kommen und ins Nichts gehen. 
Sinnlos, vernunftlos, von Anfang bis Ende: Nein, das will 
mir nicht in meinen Kopf.« 

Dem kann ich mich nur anschließen. Deshalb glaube 
ich, dass es Gott gibt und dass er es gut mit uns meint. Dass 
der Tod nicht das Ende ist, sondern das Tor, durch das wir 
gehen auf unserem Weg nach Hause. Diese befreiende Bot-
schaft ist für mich Dreh- und Angelpunkt der Religion. Sie 
ist der archimedische Punkt, mit dem sich die Welt aus den 
Angeln heben lässt. Und sie ist das Fundament, auf dem 
man »Lachen«, »Leiden« und »Lust am Leben« problemlos 
nebeneinanderstellen kann.

1.2	 Was Thomas Bernhard mit der Sachsenklinik  
	 verbindet, oder: Atheismus ist nicht schön

Wenn ich heutzutage mit der Position konfrontiert werde 
»Jaaaaa, früher brauchten die Menschen den Glauben, um 
sich die Welt zu erklären, heute aber liefert die Wissen-
schaft die Erklärungen, und wer trotzdem an Gott glaubt, 
ist geistesgestört«, dann bitte ich mein Gegenüber gerne: 
»Dann erkläre mir doch mal bitte wissenschaftlich, was 
Leben ist.« Die häufigste Antwort, die ich dann zu hören 
bekomme, ist eine reduktionistische, nämlich: Leben ist 
letztlich eine biochemische Reaktion in Zellen. So lange 
diese biochemische Reaktion erfolgt – sei es bei einem Farn, 
bei einem Rhesusäffchen oder dem sogenannten Homo  

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   17 12.02.2019   15:40:13



18

Sapiens –, ist Leben da. Sobald sie endet, ist kein Leben 
mehr da. Und auch das, was wir im Bereich der geistigen 
Welt, der Gefühle, der nicht materiellen Lebensräume 
empfinden, ist diesem Denkansatz nach im Grunde nichts 
anderes als eine – mit meinen Worten – biochemische, elek-
tromagnetische, neuronenbefeuerte Reaktion im Gehirn.

Wer mir so daherkommt, dem stelle ich dann folgende 
Frage – auch, wenn sie gemein ist, weil sie voll ins emotio-
nale Zentrum meines Gegenübers zielt: Kannst du deinem 
Kind in die Augen schauen und dabei wirklich konsequent 
der Perspektive folgen, die du mir gerade gesagt hast? 
Wenn ja, musst du es ertragen können zu denken oder 
sogar zu sagen: Kind, letztendlich bist du nichts anderes als 
eine Zellformation, noch drastischer: ein Zellhaufen, der 
biochemisch reagiert. Und auch, wenn ich meine, dich lieb 
zu haben, ist das letztlich nichts anderes als ein biochemi-
scher Prozess im limbischen System meines Gehirns. Und 
wenn du stirbst, Kind, weil aus welchen Gründen auch im-
mer die biochemische Reaktion in dir aufgehört hat, gehst 
du in die Verrottung auf den kosmischen Abfallhaufen des 
Nichts. Es gibt kein Woher. Es gibt kein Wohin.

Wer davon überzeugt ist: bitteschön! Aber er soll mir 
nicht weismachen, dass diese Perspektive ihn heiter und 
gelassen leben lässt. Wer das behauptet, ist in meinen Au-
gen nicht weniger zynisch als Albert Camus, wenn der sagt: 
»Wir müssen uns Sisyphos als glücklichen Menschen vor-
stellen«. Ich bitte Sie! Sisyphos! Jene Gestalt der griechi-
schen Mythologie, die dazu verdonnert wurde, einen Stein 
auf einen Berg hinaufzurollen, obwohl der Stein kurz vor 
dem Gipfel immer wieder herabrollte. Homer berichtet in 
seiner Odyssee: »Und weiter sah ich den Sisyphos in gewal-
tigen Schmerzen: wie er mit beiden Armen einen Felsblock, 
einen ungeheuren, fortschaffen wollte. Ja, und mit Händen 
und Füßen stemmend, stieß er den Block hinauf auf einen 

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   18 12.02.2019   15:40:13



19

Hügel. Doch wenn er ihn über die Kuppe werfen wollte, so 
drehte ihn das Übergewicht zurück: von Neuem rollte dann 
der Block, der schamlose, ins Feld hinunter. Er aber stieß 
ihn immer wieder zurück, sich anspannend, und es rann 
der Schweiß ihm von den Gliedern, und der Staub erhob 
sich über sein Haupt hinaus.« 

Klingt das erstrebenswert? Toll? In irgendeiner Weise 
positiv? Also ich finde die implizierte Sinnlosigkeit dieses 
Tuns einfach entsetzlich! Sie ist grausam und unerträg-
lich! Und genau das wäre es auch, wenn der Mensch nicht 
mehr wäre als ein biochemisch reagierender Zellhaufen. 
Das allein ist natürlich noch kein Argument gegen diese 
Auffassung, so nach dem Motto: »Es kann nicht sein, was 
nicht sein darf.« Aber dazu später mehr. Jedenfalls kann 
ich kaum glauben, dass es einen Menschen gibt, der eine 
solche Definition von Leben nicht als zutiefst trostlos 
empfindet! Damit will ich nicht sagen, ein Atheist könne 
nicht glücklich sein – »Gottlos glücklich« heißt ja zum 
Beispiel ein Buch des Pressereferenten der Giordano-Bru-
no-Stiftung. Das wäre wirklich anmaßend! Was ich mir 
aber beim besten Willen nicht vorstellen kann, ist, dass 
ihn die Frage nach dem Woher und Wohin nicht umtreibt. 
Es sei denn vielleicht, wir reden hier von einem Menschen, 
der sich diese Fragen gar nicht stellt, frei nach dem Motto 
»no brain, no pain«, also: Wer nicht nachdenkt, hat auch 
keine Probleme. Ansonsten gilt wohl eher der Spruch: »Ich 
komme und weiß nicht woher. Ich gehe und weiß nicht 
wohin. Mich wundert, dass ich so fröhlich bin.« 

Wobei es ja tatsächlich keiner weiß! Der sogenannte 
Gläubige glaubt, dass es einen Ursprung und ein Ziel seines 
Lebens in einer anderen Dimension gibt, die wir Christen 
Gott nennen. Der Atheist, fälschlicherweise manchmal der 
»Ungläubige« genannt, glaubt, dass es diesen Ursprung, 
dieses Ziel, diesen Gott nicht gibt. Aber noch einmal: Dass 

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   19 12.02.2019   15:40:13



20

diese Perspektive ihn heiter und gelassen leben und ster-
ben lässt, will mir nicht in den Kopf.

Und viele Atheisten bestreiten ja auch gar nicht, dass 
das eine unschöne Perspektive ist. Wie der französische 
Existenzialist Jean-Paul Sartre schreibt: »Märtyrertum, 
Heil, Unsterblichkeit, alles fällt in sich zusammen, das 
Gebäude sinkt in Trümmer, ich habe den Heiligen Geist 
im Keller geschnappt und ausgetrieben; der Atheismus ist 
ein grausames und langwieriges Unterfangen.« 

»Das Leben ist letztlich nichts anderes als  
die Einleitung des Todes und angesichts des Todes  
hat alles keinen Sinn.« 
Marcel Reich-Ranicki über das Lebenswerk Thomas Bernhards

Was dieses Unterfangen Atheismus so grausam macht, will 
ich an einem vermeintlich banalen Beispiel zeigen. Stich-
wort: Getränkeautomat! 

Zu den beliebtesten Sendungen im Fernsehen gehören 
Arztserien. Kein Wunder, denn perfekt bespielen sie die 
Klaviatur der Gefühle: Hoffnung, Angst, Liebe, Intrigen, 
Verzweiflung, Glück ... All das wird uns geboten, wenn etwa 
Dr. Stein und Dr. Heilmann in der Sachsenklinik am OP-
Tisch stehen. Doch die großen und kleinen Dramen, die 
uns die Serie »In aller Freundschaft« in die Wohnzimmer 
bringt, spielen sich nicht nur im OP ab, sondern auch in 
den Krankenzimmern, auf den Fluren, in der Cafeteria, 
selbst an der Tür zur Toilette. Nur an einem Ort spielen sie 
nicht, weil es ihn offenbar nicht gibt in der Vorstellung der 
Drehbuchautoren – und das hat Konsequenzen. Welcher 
Raum das ist?

Betrachten wir Szenario eins: Ein Kind ist sterbens-
krank, die Ärzte ringen um sein Leben, das Drama erreicht 
seinen Höhepunkt. Wie Rilkes Panther laufen die Eltern 

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   20 12.02.2019   15:40:13



21

vor dem OP auf und ab und werden fast wahnsinnig vor 
Angst – »als ob es tausend Stäbe gäbe und hinter tausend 
Stäben keine Welt«. Der Getränkeautomat ist in ihrer Not 
die einzige Anlaufstelle. Es gibt nichts, was sie tun können! 
Wirklich nicht? In dem Krankenhaus meines Drehbuchs 
hätte es zumindest einen Ort gegeben, wo sie hätten hin-
gehen können: die Krankenhauskapelle! Die Eltern hätten 
dort vor Maria mit dem Kinde stehen und gegen das Gefühl 
der Ohnmacht eine Kerze anzünden können. Sie hätten 
dort beten können ... oder auch nicht, aber sie hätten zu-
mindest die Möglichkeit dazu gehabt.

Szenario zwei: Das Kind wird gerettet. Überglücklich 
fallen die Eltern dem Arzt um den Hals. »Wir wissen gar 
nicht, wie wir Ihnen danken sollen, Herr Doktor!« In mei-
nem Drehbuch hätten sie danach auch in die Kapelle gehen 
und dort eine Kerze aufstellen können als Ausdruck ihrer 
Dankbarkeit.

Und Szenario drei? Das Kind stirbt. Mit professionellem 
Ernst oder vielleicht auch selbst um Fassung ringend sagt 
der Arzt es den Eltern. Und dann? Was wollen die Macher 
der Serie dann zeigen, wenn auch der Arzt keine Antwort 
hat? Ein Gang zum Getränkeautomaten hilft dann auch 
nicht mehr!

Gäbe es in der Sachsenklinik eine Kapelle, könnten die 
Eltern dorthin gehen. Sicher nicht, um unmittelbar Trost 
zu empfangen, wohl aber, um dem Gekreuzigten alle Wut 
und alle Verzweiflung entgegenzuschreien, die ein Mensch 
nur empfinden kann. Und vielleicht, nach einiger Zeit, 
wenn die Wunde des Verlustes sie nicht mehr im brüllen-
den Schmerz wahnsinnig macht, sondern nur noch leise 
pocht unter einer heilenden Narbe, dann hätten sie noch 
einmal wiederkommen können in diesen Raum. Vielleicht 
hätten sie dann in einer Nische, die ihnen vorher gar nicht 
aufgefallen ist, eine Pietà entdeckt, eine Skulptur, die Ma-

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   21 12.02.2019   15:40:13



22

ria zeigt mit dem toten Jesus in ihrem Schoß. Sie hätten 
sehen können, dass selbst die Gottesmutter die gleichen 
Qualen hat erleiden müssen wie sie. Aber vielleicht hät-
ten sie in ihren Augen auch einen Funken Trost entdecken 
können und spüren, was meine Mutter mir immer sagte, 
wenn die Panik mich mal wieder zu erfassen drohte und ich 
nur noch stammeln konnte »Mama, wenn du stirbst ...?«  
»Du brauchst keine Angst zu haben«, sagte sie dann. »Wir 
werden uns wiedersehen!« 

Dieser kleine Ausflug in die Welt der Arztserien mag zei-
gen: Ohne Gott zu leben, ist das eine. Ohne ihn zu sterben, 
das andere. Und das zeigt sich nicht nur in der trivialen 
TV-Kultur. Als großer Opernfan hat etwa der Literatur-
kritiker Marcel Reich-Ranicki einmal geschildert, wie sehr 
ihn jedes Mal das Ende von Puccinis »La Bohème« zutiefst 
berührt und erschüttert: Sie lieben sich, sie bekommt die 
Schwindsucht, sie stirbt – und die Musik, die großartige 
Musik von Puccini, sie reißt in dem Schrei »Mimiiiii« ab-
rupt ab. Nichts folgt. Stille. Und diese Stille ist grässlich, 
sie ist entsetzlich. Stärker als jede Musik es könnte, zeigt 
sie die hässliche Fratze des Nichts, die einen verstört aus 
dem Opernsaal entlässt. In Worte gefasst hat Reich-Rani-
cki diese hässliche Fratze, als er das Lebenswerk Thomas 
Bernhards mit den Worten zusammenfasste: »Das Leben 
ist letztlich nichts anderes als die Einleitung des Todes und 
angesichts des Todes hat alles keinen Sinn.« 

Wie gesagt: Eingefleischte Atheisten mögen so denken. 
Aber ich behaupte: Trotzdem wird es kaum jemand von 
ihnen übers Herz bringen – es sei denn, er ist Psychopath –,  
einer Mutter, die ihr totes Kind im Arm hält, zu sagen: 
Letztlich war es ja nur ein Zellhaufen. Und warum nicht? 
Weil er spürt: Es wäre der Abgrund der Grausamkeit!

Nun lässt sich auch diese Tatsache aus atheistischer Per-
spektive erklären. Dass wir das als so grausam empfinden 

Pauels_SATZ_2. Auflage.indd   22 12.02.2019   15:40:13


