


Anfänge

Am Anfang steht Entwicklung. Aus den ersten Erlebnissen eines Kindes formen
sich Vorlieben, die unbeschadet späterer Erfahrungen, unbeschadet auch vieler nach-
folgender Prägungen, einen stabilen Kern bilden. Frühe Sozialisation, das weiß man,
legt mentale Tiefenstrukturen, die das Bewußtsein und das Handeln des später Er-
wachsenen noch mitbestimmen und die Einfluß nehmen auf die Art und Weise, wie
sich Welt und Welterfahrung aneignen lassen und später umsetzen in Imagination
und schöpferischen Prozeß. Frühe Kindheitserfahrungen kehren in immer neuen
Verwandlungen als Erinnerungen im weiteren Leben zurück, sedimentieren sich
mosaikgleich in Phantasie und Handeln und können bei Künstlern ästhetische Ur-
ideen prägen. Ein Erfahrungszusammenhang kann sich da herstellen, der das Leben
überspannt, ihm eine innere Folgerichtigkeit und Einheit verleiht, die erst auf den
zweiten Blick deutlich wird, und die sich mitteilt im künstlerischen Werk. Auch wer
der allzu engen Verbindung von Biographie und künstlerischem Werk zu Recht mit
einiger Skepsis begegnet und meint, über den Wert eines Werkes selbst sei noch
nichts gesagt, wenn sich biographische Entwicklungsstufen in ihm identifizieren
lassen, wird doch kaum leugnen wollen, daß zwischen beidem eine Verbindung
besteht. Spuren des einen sind im anderen stets nachweisbar, denn die Biographie
eines Lebens verbürgt gleichsam jene mehr oder weniger offen zu Tage tretende
Kontinuität, die sich durch alle Brüche und Wandlungen des Lebens hindurch am
Ende doch nachvollziehen läßt und die dann auch die ›Einheit des Werkes‹ sugge-
riert.

Wagner war kein leichtes Kind, weder zu Hause noch in der Schule, aber die
Umstände, in die er hinein geboren wurde und die er jeweils vorfand, in die er sich
einleben mußte, waren es auch nicht. Früh schon, glaubt man seinen eigenen Be-
kundungen, galt sein Interesse vor allem dem Theater und der griechischen Mytho-
logie. Das Theater als die Imagination einer »bis zum Grauenhaften anziehenden
Welt«1, als Raum der bunten Kostüme und des Verwandlungsapparates, bis zur »Be-
rauschung« fesselnd, übte schon auf den Knaben jenen sehnsuchtsvollen Reiz aus,
dem sich später dann die Faszination des Schülers durch den griechischen Götter-
himmel und dessen Mythologie ergänzend beigesellte. In der Erinnerung des reifen
Wagner wird beides, Theater wie griechische Antike, wie absichtslos im erzählen-
den Bericht nebeneinandergestellt, und doch ist die Reihung für den, der Wagners
Entwicklung und sein Werk überblickt, von mehr als zufälliger Symbolik. Denn sie
weist auf jene großen ästhetischen Schriften des Züricher Exils voraus, in denen
Wagners eingehende Auseinandersetzung mit dem Theater und der griechischen
Mythologie zum Schlüssel und Ausgangspunkt seines theater- und politikrevolu-

1 Vgl. Richard Wagner, ML, S. 20 ff. Hier auch die weiteren Zitate.



22 Anfänge

tionären Kunstkonzeptes wurde, das sich dann über die Idee zum Konzept des ›Ge-
samtkunstwerks‹ verdichtete.

»Griechische Mythologie, Sage und endlich Geschichte« zogen nach eigenem
Bekunden das Interesse des jungen Wagner an, doch das Interesse weitete sich mit
zunehmendem Alter auch auf die Mythen und Sagen der Deutschen aus, auf die
großen Themen der europäischen Literatur. Wagners Blick fiel auf Stoffe, in denen
das Tragische dominierte, in denen es fast immer um sich ausschließende Grundop-
tionen des Lebens ging, die aber auch sensibilisierten für menschliches Leid, seine
Ursachen und Bedingungen. In den später verfaßten autobiographischen Berichten
über die frühen Jahre der Jugend wird häufig spürbar, wie sensibel Wagner schon
damals auf seine Umwelt reagierte, nicht in einem unbekümmert jugendlichen Sin-
ne, sondern eher als ein Seismograph gesellschaftlicher wie menschlicher Verwer-
fungen. Schon als Kind durch die historischen Umstände gezwungen, ein unruhi-
ges Leben an unterschiedlichen Orten zu führen, sich immer wieder auf Neues und
Ungewohntes einzustellen, entwickelte er sehr bald ein feines Gespür für die Unsi-
cherheiten und Unwägbarkeiten des Lebens. Und darin mag ein Grund dafür lie-
gen, daß ihm das Leid der Menschen naheging, die Suche nach Glück in Lektüre
und Fragen an die Mitwelt umtrieb, die Chancen zur Veränderung der allgemeinen
gesellschaftlichen Verhältnisse auszuloten wichtig wurde. Die Welt in sich selbst zu
entdecken und im eigenen Leben die Welt gespiegelt zu finden, woraus sich dann
auch die Einheit des Lebens und der Kunst begründen ließ – dies ist ein Grundmo-
tiv Wagners, das in zahllosen Äußerungen und Notizen bis ans Ende seines Lebens
immer wiederkehrt. In seinem 1851 erschienenen Rechenschaftsbericht Eine Mit-
theilung an meine Freunde hat er die »Absonderung des Künstlers vom Menschen« als
eine Gedankenlosigkeit verurteilt und darauf bestanden, zumindest für ihn müsse
gelten, daß seine Kunst nur von jenen verstanden werden könne, die ihm zugleich
auch »Sympathie, d.h. Mitleiden und Mitfühlen mit seinem allermenschlichsten
Leben«2 entgegenzubringen bereit seien. Man mag dieser unmittelbaren Verbin-
dung von Leben und Werk aus guten Gründen mißtrauen; ernst nehmen muß man
sie schon, weil sie bei Wagner zu einem kaum endenden Strom von kommentieren-
den Selbstauslegungen geführt hat, denen das Bemühen zugrundeliegt, Mißver-
ständnisse des Lebens wie des Werkes nicht erst entstehen zu lassen. Und weil sie
zeigen, in welchem Maße das Werk selbst durch die Erfahrungen seines Schöpfers,
nicht zuletzt durch seine weltanschaulichen Ansichten von Gesellschaft und Politik
geprägt worden sind.

2 Richard Wagner, Eine Mittheilung an meine Freunde, in: GSD, Bd. 4, S. 231.



3

Adel und Ehe

Aus der Sicht auf ein Leben, das sich am Ende mit dem Parsifal künstlerisch vollen-
den wird, lassen sich schon in den ersten literarisch-musikalischen Versuchen Wag-
ners jene gesellschaftskritischen Motive erkennen, welche die reifen Werke vom
Fliegenden Holländer bis zum Parsifal zentral beherrschen3. Bereits das erste erhaltene
Bühnenwerk Leubald – ein Trauerspiel, ein »Verbrechen des fünfzehnjährigen Jüng-
lings«4, wie Wagner später ironisierend notierte, enthält deutliche Elemente jener
aufsässigen Gesinnung, die Wagners eigene politische Einstellung in den dreißiger
und vierziger Jahren – wie die seiner meisten Helden – charakterisieren sollte5. Aus
der unübersichtlichen Handlung, die dem damals beliebten literarischen Genre der
Ritterdramen nachempfunden und zuzurechnen ist6, sticht der Protagonist sowohl
durch seine Mordlust wie auch durch seinen anarchischen Charakter hervor. Im
Unterschied zu den zumeist heldisch und optimistisch angelegten Ritterdramen
der Zeit ist Leubald ein schwarzes und pessimistisches Stück, in dem vor allem ein
Motiv auffällt, das in den späteren Revolutionspamphleten der Jahre 1848/49 eine
zentrale Rolle spielen sollte: die radikale Kritik am Adel.

Eine kurze Inhaltsangabe mag dies verdeutlichen: Leubalds Vater ist von seinem
Freund und Rivalen Roderich vergiftet worden. Nach seinem Tod erscheint er dem
Sohn und fordert ihn auf, Rache an Roderichs Geschlecht zu nehmen. So zieht
Leubald vor Roderichs Burg, erschlägt dessen Gattin sowie die beiden Söhne und
bringt dem Mörder seines Vaters eine tödliche Wunde bei. Während des Kampfes hat
sich Roderichs Tochter Adelaide mit ihrer Zofe Gundchen aus dem Schloß zu ei-
nem Klausner in den Wald geflüchtet, doch sie fällt dort einem Raubritter namens
Bärting in die Hände. Leubald, der Adelaide verfolgt, erfährt von ihrem Unglück
und sucht nach Bärting. Er findet ihn in seinem Schloß und kann durch sein recht-
zeitiges Erscheinen die beabsichtigte Vergewaltigung Adelaides verhindern. Im an-
schließenden Kampf mit Bärting unterliegt er und wird zusammen mit Adelaide in
einem Turm eingekerkert. Hier gesteht Adelaide Leubald ihre Liebe. Leubald seinerseits
verliebt sich nun in Adelaide, gerät aber in geistige Verwirrung, nachdem er erfahren

3 Vgl. dazu Udo Bermbach, ›Blühendes Leid‹. Politik und Gesellschaft in Richard Wagners Musik-
dramen, Stuttgart/Weimar 2003. Hier sind Wagners Werke unter gesellschafts- und politiktheoreti-
schen Aspekten eingehend interpretiert, weshalb im folgenden auf diese Werke nur insoweit einge-
gangen werden soll, als sich in ihnen die für Wagners politische Einstellung in den dreißiger und
vierziger Jahren zentralen gesellschafts- und politikkritischen Überzeugungen bereits andeuten.
Dabei sind Überschneidungen mit den bereits vorgelegten Interpretationen nicht ganz zu vermei-
den.

4 Richard Wagner, ML, S. 35 ff.
5 Das Stück galt lange als verschollen und wurde erstmals vollständig, aus der Handschrift übertragen

von Isolde Vetter und Egon Voss, im Programmheft VII der Bayreuther Festspiele 1988, S. 95 ff.
veröffentlicht. Am selben Ort findet sich auch ein einführender Essay von Isolde Vetter, S. 1 ff.

6 Wagner verweist in diesem Zusammenhang auf seine Vorbilder Hamlet, King Lear und Götz von
Berlichingen; Richard Wagner, ML, S. 35 f.



44 Anfänge

muß, daß sie die Tochter Roderichs ist. Als Bärting ein weiteres Mal versucht, Ade-
laide gefügig zu machen, erscheinen Leubalds Freunde, um die beiden Liebenden zu
befreien. Doch die danach einsetzenden ständigen Mahnungen des väterlichen Geistes,
den Vater-Mord zu rächen, treiben Leubald immer mehr in den Wahnsinn. In seiner
Not sucht er eine Hexe auf, die den Geist des Vaters bannen soll. Als die Hexe in
einem Spiegel Leubalds Zukunft zeigt, als er sich selbst tot im Schoße von Adelaide
liegen sieht, erschlägt er die Hexe, zieht daraufhin allerdings eine Geisterschar auf
sich, die sein Blut verlangt. Was im Spiegel zu sehen war, vollzieht sich nun in der
Realität: der wahnsinnige Leubald verletzt Adelaide tödlich und stirbt danach in
ihrem Schoß. Freunde Leubalds finden beide und tragen sie fort.

Diese hier nur skizzenhaft wiedergegebene Geschichte ist ihrem ganzen Inhalt
nach außerordentlich unübersichtlich und voll von Horrorszenarien. In der von
Morden triefenden Handlung schafft der ›Held‹ Leubald acht Menschen aus dem
Leben und am Ende bringt er schließlich auch noch die Geliebte und sich selbst
um. Voll von finsterer Derbheit und romantischer Schwärmerei, ohne überzeugen-
de Logik der Handlung und voll sprachlicher Unebenheiten, finden sich andererseits
gelegentlich Abschnitte von erstaunlicher Reflexionskraft, die in der Kopie der lite-
rarischen Vorbilder und sprachlichen Wendungen bereits jene produktive Bildungs-
wut und jenes immense Lesebedürfnis Wagners erkennen lassen, das diesem ein
Leben lang eigen blieb. Und zugleich gibt es Szenen, deren Aufbau nicht unge-
schickt aus dramatischen Gegensätzen erwächst und deren Anlage Talent verraten
für theatralische Situationen.

Doch entscheidend ist das Motiv der Adelskritik. Denn bereits in diesem Schü-
lerdrama steht die Auflösung und Selbstdestruktion des adligen Ehrenkodex im
Vordergrund der Handlung, verbunden mit einem Vernichtungswahn, dem offen-
bar niemand zu entgehen vermag, der seine Standeszugehörigkeit nicht rechtzeitig
aufgibt oder aber versucht, sie in einer intensiven Liebe hinter sich zu lassen. Die
Sehnsucht nach Liebe, der Wagner später durch die Lektüre von Feuerbachs Philo-
sophie der Liebe und in seiner Annäherung an sozialrevolutionäre Liebesutopien
eine argumentative Befestigung in seinem Denken gibt, scheint hier schon auf. Wo
diese Liebe aber nicht verwirklicht werden kann, schlagen die Charaktere in Haß
um. So wird Leubald zu einem negativen Helden, der sich in eine verbissene Oppo-
sition zu seiner Umwelt steigert, ein anarchischer Charakter in einer ansonsten
streng feudalen Ordnung, einer, der seine wilde Subjektivität ungebrochen auslebt
wider alle Vernunft und gegen alle vorgegebenen gesellschaftlichen Hierarchien.
Offenbar getrieben von einer inneren Motorik, die den Weg für das Ziel nimmt,
steht für ihn am Ende folgerichtig der Tod. Das Stück endet mit einem gymnasialen
Götterdämmerungs-Finale, in dem nicht nur Leubald, sondern auch alle übrigen
Akteure untergehen.

Der Adel als eine soziale Klasse, die sich selbst zerstört und in der soziale Ver-
pflichtungen und ständische Moral in einem nicht lösbaren Konflikt mit den sub-
jektiven Neigungen des Einzelnen stehen: dieses in Leubald bereits deutlich wahr-
nehmbare Grundmuster, in dem sich erste Ansätze der späteren Adels- und Sozi-



5Adel und Ehe

alkritik Wagners entdecken lassen, blieb auch für Wagners zweite dramatische Ar-
beit, sein nicht erhaltenes erstes Opernprojekt Die Hochzeit, verbindlich. Auch die-
ses Stück, das »die exzentrischen Liebeskonstellationen seiner späteren Musikdra-
men vorwegnimmt«7, war – wie Wagner rückblickend bemerkte – »ein Nachtstück
von schwärzester Farbe, in welches aus weiter Jugendferne Leubald und Adelaide
veredelt hineinklangen«8.

Wagner selbst skizziert den Inhalt: »Zwei große Geschlechter hatten lange in
Familien-Feindschaft gelebt und waren nun dazu vermocht worden, sich Urfehde
zu schwören. Zu den Festen der Vermählung seiner Tochter mit einem treuen Par-
teigänger lud das greise Haupt der einen Familie den Sohn des bisherigen Feindes
ein. Die Hochzeit wird mit einem Versöhnungsfeste verbunden. Während die Gäste
mit Mißtrauen und Furcht vor Verrat erfüllt sind, hat in dem Herzen ihres Führers
eine düstre Leidenschaft für die Braut seines neuen Bundesfreundes Raum gewon-
nen. Sein düstrer Blick schneidet auch ihr ins Herz, und als sie, im festlichen Zuge
nach der Brautkammer geleitet, der Ankunft des Geliebten harrend, plötzlich am
Fenster ihres hohen Turmgemaches diesen selben Blick mit furchtbarer Leiden-
schaft auf sich blitzen sieht, erkennt sie sofort, daß es sich um Leben oder Tod
handelt. Den Eingedrungenen, der sie mit wahnsinniger Glut umfaßt, drängt sie
zum Balkon zurück und stürzt ihn über die Brüstung in die Tiefe hinab, wo der
Zerschmetterte von seinen Genossen aufgefunden wird. Diese scharen sich sofort
gegen den vermeintlichen Verrat und schreien nach Rache: ungeheurer Tumult er-
füllt den Schloßhof; das furchtbar gestörte Hochzeitsfest droht zur Mordnacht zu
werden. Den Beschwörungen des ehrwürdigen Familienoberhauptes gelingt es je-
doch, das Unheil abzuwenden; Boten werden an die Familie des rätselhaft Verun-
glückten ausgesandt; die Leiche selbst soll zur Sühne des unbegreiflichen Vorganges
mit höchster Feierlichkeit, unter dem Beileid des ganzen Geschlechtes der verdäch-
tigen Familie, begangen und hierbei durch Gottes Urteil ergründet werden, ob
irgend ein Glied derselben die Schuld des Verrates treffe. Während der Vorbereitun-
gen zu dieser Leichenfeier zeigen sich an der Braut Spuren eines schnell sich stei-
gernden Wahnsinns; sie flieht ihren Bräutigam, verschmäht die Verbindung mit ihm
und verschließt sich unnahbar in ihr Turmgemach. Nur zur Totenfeier, als diese mit
höchster Pracht zur Nachtzeit begangen wird, stellt sie sich ein, bleich und schwei-
gend an der Spitze ihrer Jungfrauen, dem Seelenamte beizuwohnen, dessen düstrer
Ernst durch die Kunde vom Heranzug feindlicher Scharen und endlich vom Waf-
fensturm der herandrängenden Verwandten des Erschlagenen unterbrochen wird.
Als die Rächer des vermeintlichen Verrats endlich in die Kapelle dringen und den
Mörder des Freundes aufrufen, deutet der entsetzte Burgherr auf die entseelte Tochter,
welche, dem Bräutigam abgewandt, am Sarge des Erschlagenen hingesunken ist«9.

7 Dieter Borchmeyer, Richard Wagner. Ahasvers Wandlungen, Frankfurt/M. 2002, S. 24 f. Hier fin-
den sich auch Hinweise auf literaturgeschichtliche Zusammenhänge und Verweise des Stoffes.

8 Richard Wagner, ML, S. 85.
9 Ebenda, S. 84 f.



66 Anfänge

Die Hochzeit ist ein Stück, in dem die »Unvereinbarkeit der Institution Ehe mit
der Geschlechtsliebe«10 auf dem Hintergrund rivalisierender und sich bekämpfen-
der Adelscliquen vorgeführt wird. Doch es gibt daneben eine Akzentsetzung, die
aufhorchen läßt. Denn obwohl das Stück Die Hochzeit heißt, steht diese keineswegs
im Zentrum des Geschehens. Sie ist vielmehr nur Ausgangspunkt aller weiteren
Ereignisse, die sich ihrerseits einzig und allein als Störungen, am Ende als Verhinde-
rung dieser Hochzeit erweisen. Jener ›Führer‹ der Gäste, dessen ›düstrer Blick‹ die
Braut so trifft, daß es bei ihr um ›Leben oder Tod‹ geht, ist die eigentliche persona
dramatis: eine Holländer-Existenz, die schicksalhaft auftritt, alles weitere Geschehen
bestimmt, noch in ihrem eigenen Tode auch das Geschick der Lebenden. Und de-
ren Totenfeier zugleich zur Totenfeier auch der Braut wird, zu ihrer ›Erlösung‹, wie
alle, die bei Wagner versagen, der ›Erlösung‹ bedürfen.

Noch in Wagners eigener Inhaltsangabe11 wird deutlich, daß die Beziehung zwi-
schen der Braut und dem von ihr ermordeten ›Führer‹ der Gäste das eigentliche
Thema des Stückes ist. Denn die geplante Hochzeit ist kaum eine Liebesheirat, eher
eine ständische Kalkulation, ein Staatsakt und ein Akt der Vernunft, bei dem die
Leidenschaften der Beteiligten die geringste Rolle spielen, wohl aber dann massiv
ins Spiel kommen, wenn der Sohn der bisher feindlichen Gegenpartei seinen An-
spruch auf die Braut deutlich werden läßt, kompromißlos und aufs Ganze gehend.
Was von diesem gefordert wird, ist eine Liebe, die nur tödlich enden kann, weil sie
nicht zu erfüllen ist. Und so stirbt die Braut über dem Sarg des von ihr Ermordeten,
ihres unbewußt wahren Geliebten, und sie stirbt wohl deshalb, weil sie für sich
keine Lebens- und Liebeschancen mehr sieht. Es ist ein Tristan-Schluß und ein
Isolde-Tod, weit vor allen Gedanken und Plänen an Tristan und Isolde.

Was äußerlich unversehrt und in Ordnung scheint, die Sittlichkeit der Brautleu-
te, und was daraus erwachsen soll, ihre dauerhafte Verbindung, ist in Wahrheit nur
die Hülle einer im Grunde von Anfang an illegitimen Beziehung. Denn die geplan-
te Ehe muß wohl deshalb als unsittlich gelten, weil ihr die wirkliche, die wahre
Liebe fehlt. Deshalb auch wird sie zu Recht zerstört, noch bevor sie gestiftet und
juristisch zustande kommen kann. So ist Die Hochzeit eine Geschichte, die den Stoff
abgibt für eine kritische Reflexion über die Ehe, die eingebettet wird in angedeu-
tete gesellschaftliche Rahmenbedingungen. Und der noch junge und unverheirate-
te Wagner setzt hier – lange vor seinen eigenen Erfahrungen mit der Ehe – eine
radikale Kritik an dieser Institution in Szene, die er in seinen späteren Werken mas-
siv wiederholt. Schon früh scheint sich hier eine ausgeprägte Abneigung gegen alle
Institutionen und institutionellen Regelungen zu zeigen, die Wagner stets als Ein-
engungen der individuellen Freiheit erscheinen. Daß Institutionen immer auf Macht
beruhen oder Macht implizieren, Macht aber mit Liebe nicht vereinbar ist, weiß

10 Bernd Zegowitz, Richard Wagners unvertonte Opern, Frankfurt/M. 2002, S. 32.
11 Richard Wagner hat das Textbuch um die Jahreswende 1832/33 vernichtet, weil es auf massive

Ablehnung seiner Familie stieß, vor allem seitens seiner Schwester Rosalie. Vgl. dazu Dieter Borch-
meyer, Richard Wagner, S. 21.



7Liebe und Anarchie

auch der junge Wagner schon, und deshalb kann denn Ehe für ihn auch nicht der
Ort sein, an dem Liebe entsteht und bewahrt oder zum entscheidenden Medium
der intimen Beziehung zweier Menschen wird. In der Hochzeit sind solche Zusam-
menhänge, die auf gesellschaftliche und politische Konstellationen verweisen, schon
präsent, auch wenn sie noch ganz ohne die Hilfestellung kommentierender Schrif-
ten erschlossen werden müssen.

Liebe und Anarchie

Die beiden Motive der Adelskritik und der Kritik der Ehe als einer durch gesell-
schaftliche Zwänge bestimmten Institution sind auch in Wagners erster, vollständig
vertonter Oper Die Feen, die er in den Jahren 1832/33 schreibt, erneut zu finden. Es
ist die Geschichte eines ungleichen Paares, das sich gleichwohl liebt, aber durch stets
neue Schwierigkeiten und Hürden, durch Verrat, illusionistische Gaukeleien und
extreme Prüfungen erst zum Schluß schließlich zusammenfindet, als der Held durch
seine Musik, durch »der holden Töne Macht« alles zum Besseren wenden kann12.

Auch die Feen sind, wider den ersten Eindruck, bereits durchsetzt von gesell-
schaftskritischen Motiven, in denen sich eine bewußte Hinwendung Wagners zur
Politik, vermittelt durch eine Märchenerzählung, reflektiert. Wagner selbst hat dar-
auf hingewiesen, daß er in den Jahren, da er an diesem Werk arbeitete, erstmals auch
politische und gesellschaftliche Probleme bewußt wahrzunehmen begann. Das ent-
scheidende Ereignis war, glaubt man seinen Erinnerungen, die Juli-Revolution von
1830 in Frankreich. Sie machte auf den Siebzehnjährigen einen außerordentlichen
Eindruck: »Die geschichtliche Welt begann für mich von diesem Tage an; und na-
türlich nahm ich volle Partei für die Revolution, die sich mir nun unter der Form
eines mutigen und siegreichen Volkskampfes, frei von allen den schrecklichen Aus-
wüchsen der ersten französischen Revolution, darstellte. Da revolutionäre Erschüt-
terungen bald ganz Europa in mehr oder minder starken Schauern heimsuchten,
und auch hier und da deutsche Länder von ihnen berührt wurden, blieb ich längere
Zeit in fieberhafter Spannung und wurde zum ersten Male auf die Gründe jener
Bewegungen aufmerksam, die mir als Kämpfe zwischen dem Alten, Überlebten und
dem Neuen, Hoffnungsvollen der Menschheit erschienen«13.

Die revolutionären Juli-Ereignisse von 1830 in Frankreich begeisterten ihn nach-
haltig. »Nun kam aber die Julirevolution; mit einem Schlage wurde ich Revolutio-
när und gelangte zu der Überzeugung, jeder halbwegs strebsame Mensch dürfe sich
ausschließlich nur mit Politik beschäftigen« – schreibt er in seiner Autobiographischen
Skizze14 von 1834 –, und solche Überzeugung schlug sich nicht nur in der aktiven

12 Vgl. dazu ausführlich Udo Bermbach, ›Blühendes Leid‹. S. 31 ff.
13 Richard Wagner, ML, S. 52.
14 Richard Wagner, Autobiographische Skizze, in: GSD, Bd. 1, S. 7. Diese autobiographischen Notizen

erschienen erstmals in Heinrich Laubes ›Zeitung für die elegante Welt‹ 1834. Daß Wagner sie in



88 Anfänge

Teilnahme an studentischen Ausschreitungen nieder, sondern auch in der Kompo-
sition einer ›politischen Ouvertüre‹15. Als die politische Erregung jener Tage auch
auf Leipzig übergriff, wurde sein Schwager Friedrich Brockhaus, ein – wie Wagner
schreibt – »sächsischer Lafayette«, Wortführer der oppositionellen Bewegung und
Kommandeur der Leipziger Kommunalgarde. Wagner fing an, »leidenschaftlich Zei-
tungen zu lesen und Politik zu treiben«16. Seine Politisierung erfuhr bald einen
weiteren scharfen Schub durch den von ihm mit größter Sympathie beobachteten
polnischen Freiheitskampf von 1831. Die Sachsen, mit den Polen ehedem dynas-
tisch verbunden, nahmen an deren politischer Freiheitsbewegung besonderen An-
teil, nahmen die ins Exil Vertriebenen zu Beginn des Jahres 1832 besonders herzlich
auf. Wagner lernte im Haus seines Schwagers den polnischen Grafen Tyskiewicz
kennen, von dem er noch in seinen Erinnerungen notierte, er sei »das Ideal eines
wahrhaft männlichen Mannes« gewesen, von ihm »geliebt und verehrt«17. Die ›Po-
lonia-Ouvertüre‹ verdankt diesen Begegnungen und Erfahrungen ihre Entstehung18.

Politisch wurde Wagner in der folgenden Zeit durch die liberal-demokratische
und konstitutionelle Bewegung des europäischen Vormärz mehr und mehr geprägt,
und diese zunehmende An- und Einbindung in die Gedankenwelt der wirkungs-
mächtigsten politischen Opposition in Deutschland verstärkte sich wesentlich noch
durch die Bekanntschaft mit Heinrich Laube, einem der führenden Repräsentanten
des ›Jungen Deutschland‹, der in Leipzig ein häufiger und hochwillkommener Gast
des Hauses Wagner war. Laube steht für eine literarische Bewegung, die sich in den
dreißiger Jahren, geprägt durch die Vorbilder Börnes und Heines, mehr und mehr
politisierte, die die literarische Form als Vehikel ihrer politischen, sozialen und kul-
turellen Ideen betrachtete, die rückständigen deutschen Zustände scharf angriff und
Politik und Gesellschaft, Kirche und intellektuelles Leben gleichermaßen kritisch
ins Visier nahm. 1831 hatte Heinrich Heine in einem Bericht über Französische
Maler das »Ende der Kunstperiode« nach dem Tod Goethes festgestellt und eine
Anklage gegen ein »egoistisch isoliertes Kunstleben, die müßig dichtende Seele,
hermetisch verschlossen gegen die großen Schmerzen und Freuden der Zeit« for-
muliert, zugleich aber auch betont, die nun anbrechende neue Zeit werde »eine
neue Kunst gebären, die mit ihr selbst in begeistertem Einklang sein wird, die nicht
aus der verblichenen Vergangenheit ihre Symbolik zu borgen braucht, und die sogar
eine neue Technik, die von der seitherigen verschieden, hervorbringen muß«19. Ganz

seine gesammelten Schriften aufnahm, bedeutet, daß er auch am Ende seines Lebens seine damali-
gen jugendlichen Aktivitäten positiv bewertete und sich öffentlich dazu bekennen wollte.

15 WWV 11, S. 70. Diese verschollene Komposition wird von Wagner einmal im Zusammenhang mit
der französischen Juli-Revolution von 1830, ein anderes Mal im Zusammenhang mit den Dresdner
Unruhen im selben Jahr erwähnt.

16 Richard Wagner, ML, S. 56.
17 Richard Wagner, ML, S. 76. Vgl. dazu auch Martin Gregor-Dellin, Richard Wagner, S. 84 f.
18 WWV 39, S. 143. Ouvertüre in C-Dur ›Polonia‹, im Frühsommer 1836 entstanden.
19 Heinrich Heine, Sämtliche Schriften in zwölf Bänden, hg. von Klaus Briegleb, Frankfurt/M. 1981,

Bd. V, S. 72.



9Liebe und Anarchie

in diesem Sinne votierte das ›Junge Deutschland‹, ein »literarischer Mythos«20, in
seinen literarischen Erzeugnissen politisch für eine neue konstitutionelle Ordnung,
gegen Adel und ständische Traditionen, gegen überlebte Moral, Religion und kirch-
lichen Machtanspruch, für die Befreiung der Frau und die ›Emanzipation des Flei-
sches‹, für eine neue Sinnlichkeit, für bohèmehafte Lebensfreude sowie für eine
radikale Aufklärung und Freisetzung von Individualität21. Hier fand sich eine Oppositi-
onsbewegung zusammen, die zwar keine revolutionären Forderungen erhob, son-
dern eher jene klassisch liberale Vorstellung vertrat, wonach die freie Entfaltung des
Einzelnen zu einem harmonischen Gesamtzustand der Gesellschaft führt, deren
Schriften aber von einem »extremen Individualismus«22 durchzogen waren, bereit-
willig aufgenommen in einem explosionsartig expandierenden Buch- und Zeit-
schriftenmarkt23. Durch das ›Junge Deutschland‹ wurde die öffentliche Meinung
zunächst literarisch sensibilisiert, dann aber auch im Sinne erhoffter politischer
Reformen politisiert und mobilisiert, und dies so sehr, daß die eher locker zusam-
mengeführte Bewegung im November 1835 mit dem Vorwurf des Immoralismus
und der Gotteslästerung in ganz Deutschland verboten wurde.

»Amphibienartig leben wir halb auf dem Festlande der Politik, halb in den Ge-
wässern der Dichtkunst«24, schrieb Karl Gutzkow in einem Brief an Ludwig Börne,
und was hier eine Gruppe politisch engagierter Schriftsteller charakterisieren sollte,
galt gleichermaßen auch für den mit ihnen sympathisierenden Richard Wagner. Es
ist der Versuch, Literatur und reales Leben in einen neuen, engen Zusammenhang
zu bringen, die kritische Funktion des Literaten mit einer prophetischen Mission:
dem Ausmalen einer besseren gesellschaftlichen und politischen Zukunft zu verbin-
den, beides Absichten, die Wagners größte Sympathie erregten. Und eine weitere
Grundüberzeugung mag ihn nachhaltig geprägt haben: die These nämlich, die Lu-
dolf Wienbarg in seinen dem ›Jungen Deutschland‹ gewidmeten Ästhetischen Feld-
zügen von 1834 vertreten hat, daß jede Literatur zugleich auch immer ihren sozialen
wie weltanschaulichen Kontext thematisieren muß. In Wienbargs Essays ließ sich
das ›neue Denken‹ des Vormärz erstmals in seiner radikalen Form programmatisch
vernehmen. Wienbarg zog gegen die Tradition los, wischte mit geradezu revolutio-
närer Geste beiseite, was so vielen als unverbrüchlich überliefert galt. Gleich anfangs

20 Helmut Koopmann, Das Junge Deutschland. Analyse seines Selbstverständnisses, Stuttgart 1970,
S. 5.

21 Vgl. dazu Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800–1866. Bürgerwelt und starker Staat,
München 1983, S. 374, 577 f.

22 Udo Köster, Zeitbewußtsein und Geschichtsphilosophie in der Entwicklung vom Jungen Deutsch-
land zur Hegelschen Linken, Frankfurt/M. 1972, S. 121.

23 dazu Hans-Ulrich Wehler, Deutsche Gesellschaftsgeschichte Bd. 2, 1815 bis 1845/49, München
1987, S. 520 ff. sowie Ulrich Schmid, Buchmarkt und Literaturvermittlung, in: Gert Sautermeister/
Ulrich Schmid (Hg), Zwischen Restauration und Revolution 1815–1848. Hansers Sozialgeschich-
te der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart, München 1998, Bd. 5, S. 60 ff.

24 Zitiert nach Walter Hömberg, Literarisch-publizistische Strategien der Jungdeutschen und Vor-
märz-Literaten, in: Horst Albert Glaser (Hg), Deutsche Literatur. Eine Sozialgeschichte, Bd. 6, Reinbek
1990, S. 83.



1010 Anfänge

schrieb er gegen die Ästhetik als einer eigenständigen Disziplin an und meinte,
»schon der Name Ästhetik [sei] so unpassend als möglich«25. Auch ihm ging es
darum, die Kunst mit dem Leben und der Politik zu verbinden und er glaubte, das
ästhetische Empfinden müsse als Resultat des politischen und gesellschaftlichen Lebens
verstanden werden. »Nationalgefühl muß dem Gefühl fürs Schöne, politische Bil-
dung der ästhetischen vorausgehen«26, heißt es, wobei hier, wie generell bei den
Literaten des deutschen Vormärz, das Nationale gegenüber den übrigen europäi-
schen Nationen, vor allem gegenüber Frankreich, als Begriff für eine nachholende
politische Selbstbestimmung und der damit zu gewinnenden politischen Identität
der staatlich zersplitterten Deutschen steht27. Für Wienbarg ist die Kunst Ausdruck
des sozialen Lebens einer Gemeinschaft, und daher muß das Soziale dem Ästheti-
schen vorgeordnet werden. Implizit liegt dem eine lebensphilosophische Überzeu-
gung zugrunde, wonach alles Leben, individuelles wie kollektives, Natur wie Ge-
schichte in ästhetische Erfahrungen eingehen und diese inhaltlich bestimmen. »Je-
der handelnde und fühlende Mensch trägt seine Ästhetik in sich, bewußt oder un-
bewußt fällen wir täglich Hunderte von ästhetischen Urteilen, aus denen gerade das
Eigentümlichste unserer Gesinnungs- und Denkweise unmittelbar hervorbricht«28,
heißt es an einer zentralen Stelle, und diese These wird dann noch zu einer Formel
verschärft, die bereits auf eine zentrale These der ›Zürcher Kunstschriften‹ Wagners
vorausweist: »Jedermann ist Künstler und Kunstwerk zugleich«29.

Der Begriff »Weltanschauung«30, der später bei Wagner im Sinne eines das Den-
ken und Handeln nach vorgefaßten Überzeugungen ordnenden Leitsystems eine
zentrale Rolle spielen wird, kommt durch Wienbarg als ein neuer Begriff ins Spiel,
und diese ›Weltanschauung‹ wird zum Ausgangspunkt eines ästhetischen Denkens,
das Wienbarg als ein Medium des Vermittelns zwischen Erkennen und Handeln,
zwischen Vernunft und Gefühl bestimmt. In der Synthetisierung unterschiedlicher
Wahrnehmungs- und Handlungsaktivitäten soll nach Wienbarg deutlich werden,
daß die »Literatur einer Zeitperiode den jedesmaligen gesellschaftlichen Zustand
derselben ausdrücke und abpräge«31. Ästhetisches Denken ist somit Reflexion und

25 Ludolf Wienbarg, Aesthetische Feldzüge. Dem jungen Deutschland gewidmet, mit einem Vorwort
von Alfred Kerr, Hamburg 1919, S. 6.

26 Ebenda.
27 Renate Stauff, Zeitgeist und Nationalliteratur. Literatur- und Kulturkritik zwischen nationaler

Selbstbestimmung und europäischer Orientierung bei Heine, Börne und dem Jungen Deutschland,
in: Germanisch-Romanische Monatsschrift, hg. von Conrad Wiedemann, Heidelberg, NF Bd. 43,
S. 323 ff.

28 Ludolf Wienbarg, Aesthetische Feldzüge, S. 71.
29 Ebenda, S. 144. Diese Auffassung durchzieht die ästhetische Reflexionen vieler Künstler der Mo-

derne  bis in die Gegenwart. Ein prominentes Beispiel hierfür ist Joseph Beuys. Vgl. dazu Udo
Bermbach, Richard Wagner und Joseph Beuys. Über die Fortdauer einer offenbar zeitlosen Idee:
das Gesamtkunstwerk, in: Oper aktuell. Die Bayrische Staatsoper 2002/2003, hg. von der Gesell-
schaft zur Förderung der Münchner Opern-Festspiele, München 2002, S. 54 ff. mit entsprechen-
den Literaturangaben.

30 Ludolf Wienbarg, Aesthetische Feldzüge, S. 71.
31 Ebenda, S. 228.



11Liebe und Anarchie

Systematisierung eines so verstandenen Abhängigkeitsverhältnisses, und folglich heißt
es denn auch in einem der Essays von Wienbarg, der Ästhetiker habe den Begriff der
Kunst nicht nur an Poesie und den übrigen Kunstarten zu entwickeln, sondern sich
auszurichten auf »die größte und erhabenste Kunst, die Kunst, sein inneres und
äußeres Leben als einzelner, als Glied der Familie, als Glied des Staates, als Glied der
Menschheit zu gestalten, die Kunst also, die sich unser Sittliches und Sinnliches
selbst zum Stoff auswählt, um an ihm die Schönheit zu bestätigen«32.

Mit solchen Thesen, in denen Kunst, gesellschaftliches und politisches Leben
zusammengedacht werden, hat Wienbarg in der Zeit nach der französischen Juli-
Revolution von 1830 das politisch-ästhetische Denken des Vormärz stellvertretend
für viele seiner Zeitgenossen programmatisch formuliert und damit einer großen
Gruppe von Literaten die Richtung gewiesen. Direkt oder indirekt wohl auch Wagner,
in dessen späteren politisch-ästhetischen Schriften sich nahezu alles wiederfindet,
was hier in Ansätzen bereits vorgedacht worden ist, kulminierend in der Überzeu-
gung, eine Kunst, die sich als autonom und von allen gesellschaftlichen und politi-
schen Kontexten unabhängig bestimme, sei »ein vollständiges Unding«33.

Vor allem aber hat Heinrich Laube, wie schon erwähnt, Wagners politische ›Welt-
anschauung‹ entscheidend beeinflußt, nicht nur durch persönliche Gespräche, son-
dern auch mit seinem literarischen Werk, durch seine Romantrilogie Das junge
Europa, deren erster Band Die Poeten, 1833 erschienen, die politischen Ereignisse des
Revolutionsjahres 1830 eingehend verarbeitete. Es ist ein Briefroman, der auf ei-
nem Schloß spielt, wo man die Revolution erwartet, geschrieben von fünf Poeten,
von denen einer nach Paris geht, um dort die Revolution mitzuerleben, freilich sehr
bald enttäuscht zurückkehrt, weil seine durch den französischen Sozialisten Saint-
Simon geprägten idealistischen Vorstellungen von der Realität überrollt werden;
von denen ein weiterer nach Warschau wechselt, um dort den polnischen Frei-
heitskampf zu unterstützen. Das alles ist politische Zeitkolportage, aufgelockert und
popularisiert durch die unvermeidlichen Liebesabenteuer der Protagonisten und
doch in der Intention ganz unzweideutig: Laube votiert für ein neues Europa, für
neue gesellschaftliche Strukturen und eine neue, offene Politik, für die Umwälzung
der Lebensbedingungen und die Abschaffung der Kleinstaaterei.

Wagner war von Laube und dessen politischen Überzeugungen nachhaltig ein-
genommen, er traf ihn ständig und unterhielt über die Leipziger Zeit hinaus inten-
sive Kontakte zu ihm. »Mir war nur noch im Umgang mit politischen Literaten
wohl«, schreibt er in seiner Autobiographischen Skizze34. Mit Laube besprach er Opern-
Pläne, ihm las er seine eigenen literarischen Entwürfe vor, auf sein Urteil setzte er –
die Freundschaft ging so weit, daß Wagner in Laubes Zeitung für die elegante Welt zu
publizieren begann35 und Laube ihm seinerseits ein Opernlibretto über den polni-

32 Ebenda, S. 106.
33 Richard Wagner, Eine Mittheilung an meine Freunde, in: GSD, Bd. 4, S. 234.
34 Richard Wagner, Autobiographische Skizze, in: GSD, Bd. 1, S. 7.
35 So die kleine Abhandlung über: Die deutsche Oper (1834), in: GSD, Bd. 12, S. 1 ff.


	1: 3-476-01868-7   Bermbach, Der Wahn des Gesamtkunstwerks/2. Auflage
	2: © 2004 Verlag J.B. Metzler (www.metzlerverlag.de)


