
Rolf Kühn

Begehren
und Sinn

Grundlagen für eine
phänomenologisch-
tiefenpsychologisch

fundierte Psychotherapie
und Supervision

VERLAG KARL ALBER B

Seele, Existenz
und Leben
Band 25



Rolf Kühn

Begehren und Sinn

VERLAG KARL ALBER A



Das Buch intendiert eine Klärung der prinzipiellen Grundlagen für
einen existentiell wie gesellschaftlich immer wichtiger werdenden Er-
fahrungsbereich, wie ihn die Begegnung zwischen Patient und The-
rapeut darstellt, um sowohl aus tiefenpsychologischer wie phänome-
nologischer Perspektive nach der »Wirklichkeit« einer solchen
Beziehung zu fragen. Der Haupttitel »Begehren und Sinn« verweist
dabei auf eine doppelte Struktur, die in der bisherigen Tradition auch
mit Trieb und Existenz bezeichnet wurde, aber letztlich auf einen ge-
meinsamen Ursprung zurückverweist, der als rein subjektives, inten-
sives wie pathisches Leben bezeichnet wird. Damit ist eine radikale
Einheit der Leiblichkeit gekennzeichnet, die sich in die Welt als Sinn
oder Intentionalität hinein entwirft, aber dies vor-ontologisch nicht
vermöchte, ohne an eine lebendige Bewegung zurückgebunden zu
sein, welche das Begehren darstellt. In diesem Begriff findet sich auch
die neo-psychoanalytische Weiterführung Freuds durch Lacan mit
den entsprechenden meta-psychologischen Auseinandersetzungen
angedeutet, so wie der Sinnbegriff hauptsächlich auf Beschreibungen
Husserls und Ricoeurs im Zusammenhang mit Daseins- und Exis-
tenzanalyse (Binswanger, Frankl) rekurriert, wobei ebenfalls der Bei-
trag von Heidegger und Michel Henry durchgehend gewürdigt wird.
Methodische und technische Fragen zum therapeutischen Prozess
werden so in einen größeren Zusammenhang gestellt und schulüber-
greifend nachvollziehbar.

Der Autor:

Rolf Kühn (geb. 1944), Lizentiat kath. Theologie und Dr. phil. Sor-
bonne-Paris, Habilitation Philosophie Univ. Wien; zahlreiche Ver-
öffentlichungen im Forschungsbereich Phänomenologie, psychologi-
sche Anthropologie, Religions- und Kulturphilosophie; Gründer des
»Forschungskreises Lebensphänomenologie« Berlin, Freiburg i.Br.,
Innsbruck, Chambéry (www.lebensphaenomenologie.de); Lehrausbil-
der und Supervisor für Existenzanalyse und Logotherapie (Réseau de
France / Association des Logothérapeutes Francophones).



Seele, Existenz und Leben
Band 25:

Rolf Kühn

Begehren und Sinn

Grundlagen für eine
phänomenologisch-
tiefenpsychologisch fundierte
Psychotherapie und Supervision

Zugleich ein Beitrag
zu Jacques Lacan

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Seele, Existenz und Leben
Herausgegeben von
Günter Funke und Rolf Kühn

in Zusammenarbeit mit dem
Institut für Existenzanalyse und Lebensphänomenologie Berlin
(www.guenterfunkeberlin.de)

sowie dem
Forschungskreis Lebensphänomenologie, Freiburg i. Br.
(www.lebensphaenomenologie.de)

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2015
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz und PDF-E-Book: SatzWeise GmbH, Trier

ISBN (Buch) 978-3-495-48752-5
ISBN (PDF-E-Book) 978-3-495-80784-2



Inhalt

Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Einleitung: Schwerpunkte von Therapie und Supervision . . . 9

Teil I:
Radikale Phänomenologie und Tiefenpsychologie

1. Radikale Leiblichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
1. Leiblichkeit als Erneuerung des Denkens . . . . . . . . 44
2. Handeln als reine Relationalität . . . . . . . . . . . . 60
3. Einheit des Empfindens . . . . . . . . . . . . . . . . 77

2. Ego, Affekt und Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
1. Das Verhältnis von Immanenz, Transzendenz und
Impressionalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96

2. Die Darstellung des Affektiven in der Welt . . . . . . 116
3. Fremderfahrung und Andersheit . . . . . . . . . . . . 132

3. Trieb und Psychoanalyse . . . . . . . . . . . . . . . . . 150
1. Trieb und Erotik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
2. Hermeneutische Freudlektüre bei Ricœur . . . . . . . 172
3. Psychoanalyse und Lebensphänomenologie . . . . . . 187

5



Teil II:
Begehren und Existenz

4. Die Neo-Psychoanalyse Lacans . . . . . . . . . . . . . 211
1. Spiegel und Subjekt . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212
2. Begehren und Phantasma . . . . . . . . . . . . . . . 232
3. Verlust und Leere des Subjekts . . . . . . . . . . . . 255

5. Differenz und Immanenz in der Psychotherapie . . . . . 269
1. Der aufgeschobene »Tod« im Begehren . . . . . . . . 269
2. Heidegger und die Daseinsanalyse . . . . . . . . . . . 297
3. Therapie und »Klinischer Blick« . . . . . . . . . . . . 320

6. Konkretionen therapeutischer Praxis . . . . . . . . . . 340
1. Einheit von Begehren und Sinn . . . . . . . . . . . . . 341
2. Verbot und Transgression . . . . . . . . . . . . . . . 366
3. Verlust und Schuld . . . . . . . . . . . . . . . . . . 386

Ausblick: Übertragung und »projektive Identifikation« . . . . 399
1. Übertragung und Gegenübertragung . . . . . . . . . . 399
2. Supervision als »Kartographie« des Begehrens . . . . . 434
3. Zum Verhältnis von Religion und Therapie heute . . . 459

Gesamtbibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 467

6

Inhalt



Vorbemerkung

Die vorliegende Untersuchung ist das Ergebnis einer langjährigen
Forschungsarbeit wie auch Praxis in den sich überschneidenden Be-
reichen von Phänomenologie und Psychotherapie, die sich gegen-
seitig verifizieren, insofern es um das Selbsterscheinen des lebendi-
gen Individuums in seinem Empfinden wie Handeln geht. Begonnen
haben wir diese Auseinandersetzung seit den 1990er Jahren mit den
kleinerenWerken »Sinn – Sein – Sollen« sowie »Existenz und Selbst-
affektion in Therapie und Phänomenologie«, welche imWesentlichen
der Existenzanalyse Viktor E. Frankls und deren Weiterentwicklun-
gen in kritischer Hinsicht gewidmet waren. Es folgten sodann Stu-
dien zur spezifischen Problematik der Scham und Gelotophobie in
Kooperation mit Vertretern der Tiefenpsychologie und Individual-
psychologie Alfred Adlers insbesondere. In Zusammenarbeit mit
dem »Berliner Institut für Existenzanalyse und Lebensphänomenolo-
gie« entstanden dann ab 2000 größere Arbeiten wie »Einführung in
eine phänomenologische Psychologie« und »Patho-genese und Fülle
des Lebens« als unser erster Versuch einer phänomenologisch-psy-
chotherapeutischen Grundlegung. Zusammen mit den zwischen-
zeitlich ebenfalls weiter geführten Analysen zur radikalen Lebens-
phänomenologie ergab sich aus all diesen Ansätzen das Projekt des
vorliegenden Bandes »Begehren und Sinn«, der die zuvor genannten
tiefenpsychologischen und existenzanalytischen Aspekte auch erst-
mals mit der Neo-Psychoanalyse Lacans zusammenführt. Letztere
erlaubt es, die bisherigen Ergebnisse Freuds sowie der anthropologi-
schen Psychotherapie zu überprüfen und eine Verbindung mit den
kulturellen Aspekten einer »Dezentrierung« des Subjekts in der Post-
moderne herzustellen, die nicht einfach übersehen werden können,
ohne dass die strukturalistischen oder dekonstruktiven Prämissen ge-
teilt werden müssten. Für die psychotherapeutische Praxis und Aus-
bildung, aber ebenfalls für den philosophisch interessierten Leser, er-
gibt sich somit ein weit gespanntes integratives Fundament, welches

7



die entsprechenden Methoden und Techniken mit einer jeweils
gleichzeitig durchgeführten radikal phänomenologischen Überprü-
fung anbieten möchte.

Freiburg im Breisgau 2015 Rolf Kühn

8

Vorbemerkung



Einleitung: Schwerpunkte von
Therapie und Supervision

Da diese Untersuchung auf dem praktischen Hintergrund entstanden
ist, angehende Psychotherapeuten in ihrer Ausbildung und Super-
vision zu begleiten, findet der Leser im Folgenden sowohl Analysen
zu Fragen der therapeutischen Alltagspraxis wie zu den von ihr vo-
rausgesetzten anthropologischen und epistemologischen Konzeptua-
lisierungen. Somit intendiert das gesamte Buch eine Klärung der
prinzipiellen Grundlagen für einen existentiell wie gesellschaftlich
immer wichtiger werdenden Erfahrungsbereich, wie ihn die Begeg-
nung zwischen Patient und Therapeut darstellt, um sowohl aus tie-
fenpsychologischer wie phänomenologischer Perspektive nach der
»Wirklichkeit« einer solchen Beziehung zu fragen. Der Buchtitel
»Begehren und Sinn« verweist dabei auf eine doppelte Struktur, die
in der bisherigen Tradition auch mit Trieb und Existenz bezeichnet
wurde, aber letztlich auf einen gemeinsamen Ursprung zurückver-
weisen dürfte, den wir als rein subjektives oder auch intensives wie
pathisches Leben bezeichnen. Damit ist eine Einheit der Leiblichkeit
gekennzeichnet, die sich in die Welt als Sinn oder Intentionalität hi-
nein entwirft, aber dies vor-ontologisch nicht vermöchte, ohne an
eine Bewegung zurück gebunden zu sein, welche letztlich das Be-
gehren darstellt. In diesem letzteren Begriff findet sich auch die neo-
psychoanalytische Weiterführung bzw. Vertiefung Freuds mit den
entsprechenden meta-psychologischen Auseinandersetzungen ange-
deutet, so wie der Sinnbegriff hauptsächlich an Beschreibungen Hus-
serls und Ricœurs im weiteren Zusammenhang mit Daseins- und
Existenzanalyse zurückgebunden ist, wobei auch der Beitrag von Hei-
degger und Michel Henry durchgehend gewürdigt wird.

Der zentrale Rückgriff auf Jacques Lacan (1901–1981) in dieser
Arbeit hängt zunächst mit unserer weiteren Forschungsarbeit vor
allem innerhalb der französischen Gegenwartsphänomenologie zu-
sammen sowie mit der relativen Unbekanntheit des Werkes Lacans
im Bereich der deutschsprachigen Tiefenpsychologie, um hierzu eine

9



kritische Erweiterung anzuregen. Entscheidender ist aber darüber hi-
naus auf der einen Seite, was in jeder Psychotherapie zur Sprache
kommt, nämlich ein Existenz- und Lebensgefühl, welches sich in sei-
ner Wurzel selbst oft als schuldhaft bzw. schamhaft und verneint
empfindet, sowie auf der anderen Seite eben die Radikalisierung eines
solchen Empfindens als »Subjekt des Verschwindens«, was als Begriff
der aphanisis nach dem Psychoanalytiker Ernest Jones von Lacan1

aufgegriffen wurde. Damit wird eine neuzeitliche Erfahrung der »De-
zentrierung« des Subjekts in die Psychotherapie/Psychoanalyse ein-
geführt, die es bei Freud in dieser Gestalt nicht gibt und eher an das
ego sum moribundes bei Heidegger erinnert. Mit anderen Worten an
die »Herrschaft des Todes« als Beginn unserer Existenz selbst, die
daher niemals eine Identität oder Immanenz kennen kann, wodurch
eine Radikalisierung solcher ex-zentrischen Transzendenz durch die
ständige »begehrende« Ausgeliefertheit an die diskursive Andersheit
des Anderen mit den entsprechenden imaginären Erwartungen statt-
findet.2

Es versteht sich von selbst, dass eine therapeutische Arbeit unter
solchen Annahmen nicht unbedingt zu anderen Ergebnissen kommen
muss als ein Ansatz bei der Leiblichkeit als ursprungshafter Einheit
von Begehren und Sinn, da sich beide von den Anliegen des Patienten
selbst letztlich leiten lassen müssen. Aber die Atmosphäre und der
Duktus wie Stil, in denen eine solche Therapie verläuft, dürfte eine
jeweils etwas andere sein,3 so dass wir auf der phänomenologischen
Ebene hier zugleich einen Entwurf für eine erneuerte Metaphysik
durchführen, um die Psychotherapie und Tiefenpsychologie für eine
umfassendere kulturelle Problematik bewusst zu machen. Insofern

10

Einleitung: Schwerpunkte von Therapie und Supervision

1 Vgl. zum Beispiel Le Séminaire VI: Le désir et son interprétation, Paris, Éditions de
la Martinière 2013, 236 f. u. 275 f.
2 Vgl. zu dieser strukturellen Übereinstimmung bei Heidegger und Lacan die beiden
ersten Kap. von J. Rogozinski, Le moi et la chair. Introduction à l’ego-analyse, Paris,
Cerf 2006, 21–96. Für die heideggerschen Texte selbst vgl. Sein und Zeit, Tübingen,
Niemeyer 11 1967, §46–53: »Das mögliche Ganzsein des Daseins und das Sein zum
Tode«; Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (Gesamtausgabe Bd. 20), Frank-
furt/M., Klostermann 1979, 437 ff., zum cogito sum als sum moribundus als »Ich bin
mein Sterben«.
3 Für das Vorgehen von »Zuhören und Hören«, »Fragen stellen« und »Interpunktie-
ren« vgl. etwa B. Fink, Grundlagen der psychoanalytischen Technik. Eine lacania-
nische Annäherung für klinische Berufe, Wien/Berlin, Turia & Kant 2013, 17–46,
47–62 u. 63–78; außerdem H. H. Stavemann, Sokratische Gesprächsführung in The-
rapie und Beratung, München, Beltz 2007.



fehlen in unserer Arbeit nicht methodische und technische Hinweise
zur konkreten Durchführung von Psychotherapie und Supervision,
aber insbesondere auch für die letztere scheint es uns unbedingt not-
wendig, die grundsätzlichen Implikationen offenzulegen, welche eine
solche Tätigkeit im Bereich von Ausbildung und Klinik mit sich führt.
Die individuelle Illusionsfreiheit als das Aufgeben von imaginären
Fixierungen ist ohne Zweifel ein Kernstück jeder Therapie, aber ob
das »Ich« dabei selbst eine imaginäre Instanz sei, wie Lacan es mit
dem frühen »Spiegelstadium« des Kleinkindes verbindet, unter-
schlägt nicht nur eine ganze Dimension des Leiblichen, welche nicht
der Differenz von Auge und Blick unterliegt, nämlich die Bewegung
als Einheitsaffektion vor aller möglichen (psychotischen) »Zerstücke-
lung« des Körpers, sondern gerade auch die Problematik des affekti-
ven »Zerrissenseins« durch die Anforderungen der Anderen als
»GroßA«. Zwar wehrt sich Lacan gegen die Beurteilung seiner Denk-
und Vorgehensweise als einer »intellektualistischen Psychoanalyse«,
aber seine Affektbeschreibung beschränkt sich weitgehend auf die
Wiedergabe der freudschen Lehre vom »Affektquantum« in Bezug
auf die »Vorstellungsrepräsentanz« und das »Unbewusste«, ohne
dem Affekt jedoch einen eigenen phänomenologischen Status zu-
zuweisen.4

Wie immer man daher Freuds Sentenz auslegt: »Wo Es war, soll
Ich werden«, so lässt sich nicht leugnen, dass er bei aller Betonung
unbewusster Strebungen als Libido ein »Ich« kannte, welches von
Anfang an beim Individuum gegeben ist und sich über die geklärten
neurotischen Realitätsbezüge auch Teile des Unbewussten bekannt
macht, die dann in einen breiteren Existenzvollzug integriert werden
können. Hier sind also fruchtbare Vergleiche mit der lebensphänome-
nologischen »Selbstaffektion« möglich, die als Grundpotenzialität al-
le Vollzüge der Subjektivität betrifft und so einen – von der Imma-
nenz her – offenen Seinshorizont schafft, weil ein solches Leben frei
ist für das Sein, das ihm seinerseits horizonthaft frei entgegentritt.
Bei Lacan findet hingegen diese Begegnung mit dem »Realen« nur
auf der Symbolebene der Signifikanten statt, welche als »Sinn« na-
turgemäß unabschließbar sind, so dass es dem Subjekt in jeder Hin-
sicht an »Sein« fehlt oder mangelt. Die Existenz bleibe dann aus-
gespannt zwischen einem bereits todgeweihten Anfang der Nicht-
Identität von Ich/Selbst und einem endlosen Verweis des Begehrens

11

Einleitung: Schwerpunkte von Therapie und Supervision

4 Vgl. J. Lacan, Le désir et son interprétation (2013), 67 f.



an Objekte des »Genießens« als »Klein a«, die sich ebenfalls jedem
Zugriff entziehen, weil die »Ur-Verdrängung« als Kastration bereits
jedes Objekt von einem durchgehenden imaginären Phantasma ge-
tragen sein lässt. Somit ist jeder Begehrensvollzug als geglaubte Er-
füllung oder Sinn ebenfalls nur eine Aktualisierung des eigentlichen
Todseins, wodurch die Freiheit (falls dieser Begriff dann noch ver-
wandt werden soll) eine Entscheidung für solchen »Tod« in jedem
Augenblick ist:

»Das a ist das wesentliche Objekt, um das herum sich die Dialektik des Begeh-
rens bewegt. Das Subjekt erlebt sich dabei vor einem Element, welches An-
dersheit auf der imaginären Ebene ist. […] Das Objekt des Phantasmas ist jene
Andersheit, Bild oder Pathos, wodurch ein Anderes den Platz dessen ein-
nimmt, was dem Subjekt symbolisch entzogen ist. […] In der Neurose nimmt
das Objekt jene Bedeutung an, die dort zu suchen ist, was ich die Stunde der
Wahrheit nenne. Das Objekt ist hier immer nur vorher oder nachher pünkt-
lich. Die Hysterie charakterisiert sich durch die Funktion eines Begehrens als
unerfülltes, die Obsession charakterisiert sich durch die Funktion eines un-
möglichen Begehrens.«5

Eine der zentralen Auseinandersetzungen in unserem Buch, welche
man mit der bekannten Hamletaussage von to be or not to be im
lacanschen Sinne dann als das »Verbrechen zu sein« und die sich da-
raus ergebende Hemmung des Handelns6 bezeichnen könnte, ist da-
her die Problematik, wie sich für einen Patienten, der meist als Lei-
dender kommt, Differenz und Einheit zusammenführen lassen. Mit
anderen Worten ist Hamlet die »ewige Geschichte« des missverstan-
denen Begehrens nach Lacan, dass jeder in der Tat ein solches nicht
nur besitze, sondern es finden und situieren muss, was sich letztlich
nur in einer Handlung unter der Bedingung verwirklichen lasse, dass
der Mensch »sterblich« sei. Auch die rein phänomenologische Leib-
lichkeit ist ständige »affektive Differenz« der primordialen Oszillati-
on von Freude/Schmerz, aber zugleich die unmittelbare Einheit einer
solchen inner-affektiven Differenz als Modalisierung des subjektiven
Lebens im Sinne einer absoluten Ipseität. Dies bedeutet für Psycho-
therapie und Superversion, dass die Aspekte einer geschichtlichen
Biographie oder sterblichen Existenz niemals hermeneutisch zusam-
mengeführt werden können, um über »Erinnerung und Durcharbei-
ten« im Sinne Freuds eine Einheit des Individuums zu erreichen.

12

Einleitung: Schwerpunkte von Therapie und Supervision

5 Ebd., 370 u. 373, ebenfalls 434 f. u. 445ff.
6 Vgl. ebd., 293 ff., hier bes. 306f., auch 401ff. u. 467f.



Aber andererseits kann diese Einheit als vorgängige Selbstgegeben-
heit des Lebens immanent erprobt oder empfunden werden. Daraus
ergeben sich naturgemäß konkret wie transzendental Fragen zu
Deutung, Übertragung und Gegenübertragung, aber auch zur Sinn-
und Konfliktanalyse als »Gewissen« oder »Über-Ich« im Bereich des
Schuldempfindens, um trotz der im Außen nicht aufhebbaren Nicht-
Identität als jeweiliger »Andersheit« ein rein praktisches Vollzugs-
wissen um die originäre Einheit des Ich als »Mich« zu erlangen, das
heißt als originäre Passibilität oder Empfänglichkeit. Der Bezug von
Wissen und Nicht-Wissen ist nämlich immer noch für unsere bishe-
rige Tradition eine metaphysische Frage, denn solange Wissen von
abstrakt wissenschaftlichen, philosophischen oder religiösen Prinzi-
pien abgeleitet bzw. erwartet wird, bleibt das Begehren selber ein
»Nicht-Wissen«, das heißt eine Entfremdung innerhalb der eigenen
Existenz im weitesten Sinne, an der die Patienten leiden.

Lacan war wie Freud nun der Auffassung, dass Descartes das
Begehren als »Unbewusstes« nicht hat verstehen können, weil er das
cogito einer Selbstreflexion im Sinne eines Sich-Vorstellens überant-
worte und damit nur ein imaginäres Ich der Repräsentation fasse,
welche von ihrem tieferen Affekt getrennt bliebe. Aber gerade an
diesem Punkt wollen wir radikale Phänomenologie und Tiefenpsy-
chologie für die therapeutische Praxis zusammenführen, denn Des-
cartes hat nicht nur bereits ein bloß rationales Ich hinter sich ge-
lassen, wie insbesondere die Untersuchungen von Michel Henry7

gezeigt haben, sondern er hat im Voraus in gewisser Weise auf die
Frage geantwortet, welche bis heute offen ist: Gibt es eine Phänome-
nologie, die der Psychoanalyse entsprechen kann, anstatt wie Freud
und Lacan deren unüberbrückbaren Unterschied zu unterstreichen,
insofern sich die Tiefenpsychologie und Neo-Psychoanalyse auf eine
ganz andere Praxis als die der Philosophie berufen könne?8 Diese bis
heute offene Frage, die natürlich auch mit dem Anliegen der jeweili-
gen epistemologischen Eigenständigkeit beladen ist, möchten wir zu-
mindest in der Hinsicht zu beantworten versuchen, dass die Psycho-
analyse die Frage nach einem transzendental lebendigen Ich ständig

13

Einleitung: Schwerpunkte von Therapie und Supervision

7 Vgl. M. Henry, Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches, Freiburg/München,
Alber 2002, 107ff.
8 Vgl. H.-D. Gondek u. L. Tengelyi, Neue Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt/
M., Suhrkamp 2011, 260–317; Th. Fuchs, Leib, Raum. Person. Entwurf einer phäno-
menologischen Anthropologie, Stuttgart, Klett-Cotta 2000.



voraussetzt, ohne sie wirklich zu beantworten, und andererseits eine
radikale Phänomenologie als Affektanalyse in der Lage ist, die unhin-
tergehbare Vorgegebenheit eines solchen Affekts (Trieb, Begehren,
passio etc.) als originäres »Mich« aufweisen zu können. Wenn mithin
auch für eine rein philosophische Analyse eine solche Primordialität
kein Hindernis mehr für das Wissen um die eigentliche Subjektivität
darstellt, dann ergibt sich daraus die Möglichkeit, beide Aspekte zu-
sammen zu führen und folglich Tiefenpsychologie wie Phänomeno-
logie für eine therapeutische Praxis fruchtbar zu machen. Wie die
Einzelheiten einer solchen Annäherung und vielleicht Übereinstim-
mung aussehen können, soll in den folgenden Kapiteln entfaltet wer-
den, welche die bereits genannten Schwerpunkte wie Leiblichkeit,
Affekt, Trieb mit ihren Korrelata wie Begehren, Phantasma, Kastra-
tion und Transgression entfalten werden, wozu auch die Besinnungen
zum Erkenntnis- wie Praxisstatus von analytischer Kur, Hermeneu-
tik und Phänomenologie gehören.9

Die Spannung, welche mithin unsere Untersuchung ständig
weitertreibt und für die therapeutische Praxis selbst neben den epis-
temologischen und phänomenologischen Einsichten fruchtbar ge-
macht werden soll, ist eine in der Modernität eingetretene Verdunke-
lung des Unterschieds zwischen dem Ursprünglichen als »Anfang«
(originel) und »Ursprung« (originaire). Lacan negiert letztlich jede
Affektivität, welche der Strukturbezogenheit innerhalb eines laut-
lichen wie semantischen Signifikantensystems vorausgehen könnte,
so wie Freud ebenfalls kein »Ich« aufzuweisen vermag, welches den
immer weiter zurückverfolgten Verlagerungen desselben bis in den
fötalen (physiologischen) Status vorausliegen könnte. Vor all den
Entfremdungen, die sich hier vorbewusst ereignen können, gibt es
keine originäre Selbst-Identifikation des Ich, welche nichts Entfrem-
dendes im Sinne einer Verdrängung oder Verschiebung an sich hätte.
Es stellt sich aber nicht nur der Patient jeweils die Frage, warum und
wie er bisher in all diesen Projektionen im Sinne eines Phantasmas
oder imaginärer Spiegel hat leben können, um durch die Therapie
einen Ausweg daraus zu finden, sondern auch auf der phänomeno-
logischen Ebene stellt sich die Frage, wozu all diese Identifikationen
in einem gewöhnlichen (narzisstischen) Sinne unternommen wer-
den. Und dahinter erhebt sich die noch fundamentalere Problematik,
ob sie überhaupt möglich wären, wenn nicht ein originäres Ich vo-

14

Einleitung: Schwerpunkte von Therapie und Supervision

9 Vgl. unser Inhaltsverzeichnis für die entsprechenden Kapitel.


